
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Het gezin Goedhart in de koloniale samenleving 

 

De opdracht om onderzoek te doen naar de geschiedenis van mijn eigen familie bood vele 

mogelijkheden, maar voor mij was de koloniale periode uit het leven van mijn overgrootvader en 

grootmoeder het meest prikkelend. Omdat ik hen allebei nooit gesproken heb, was die fase uit hun 

leven altijd raadselachtig, maar wel sterk aanwezig. Foto’s, schilderijen en kustvoorwerpen uit 

Indonesië sierden de woonkamer van mijn grootvader en op familiebijeenkomsten is Indonesisch 

eten nog steeds vaak aanwezig. Hoe het leven in de verre kolonie er voor mijn familie had uitgezien 

wist ik echter niet, op wat anekdotes na. Het voorouderonderzoek gaf me een goede reden om dit uit 

te zoeken. Hierbij stelde ik mijn overgrootvader, Hilbrand Goedhart, centraal. In 1920 vertrok hij 

met zijn vrouw Christina van Dam naar Magelang, midden Java, waar al hun zes kinderen werden 

geboren en waar hij als onderwijzer werkte bij de Hollands-Chinese School en later bij de 

Christelijke Mulo, als docent aardrijkskunde, geschiedenis en Engels. In 1946 keerde hij terug naar 

Nederland met zijn vrouw en jongste kinderen. De drie oudste kinderen waren al voor de oorlog 

teruggekeerd. 

 

 De theorie van Stoler 
Er is veel geschreven over Nederlands Oost-Indië. De nadruk ligt hierbij vaak op de politieke 

geschiedenis van de kolonie. Om mijn eigen familie in haar historische context te kunnen plaatsen 

heb ik gebruik gemaakt van een artikel van de invloedrijke historica Ann Laura Stoler, omdat het 



een heldere samenvatting geeft van de functie van het gezin in de koloniale samenleving.1 

Volgens Stoler werd de koloniale maatschappij vanaf het begin van de twintigste eeuw 

steeds meer afgeschermd. Seksuele relaties tussen Europese mannen en inlandse vrouwen werden 

zo veel mogelijk beperkt en de immigratie van Europese vrouwen werd juist aangemoedigd. 

Vrouwen werden gezien als de beschermers van de Europese koloniale samenleving en zij moesten 

voorkomen dat hun mannen en kinderen zouden ‘verinlandsen’. Dit konden zij bijvoorbeeld doen 

door hun kinderen op een Nederlandse manier op te voeden en Nederlandse maaltijden te bereiden. 

Daarnaast werd een beeld gecreëerd van immorele en seksueel losbandige inlanders, dat de 

kolonisten moest aansporen hun vrouwen en kinderen af te schermen. Door de komst van vrouwen 

naar de koloniën werden de verschillen tussen de inlandse maatschappij en de koloniale 

samenleving dus verscherpt. Dit moest voorkomen dat er verdere vermenging tussen de twee 

groepen zou plaatsvinden en dat de kolonisten genetisch zouden degenereren. Een verpauperde of 

vermengde Europese bevolkingslaag, zo dacht men, zou de koloniale autoriteit ondermijnen. 

 

Mijn familie in Indië 

Het bronnenmateriaal dat ik heb gebruikt om het koloniale huishouden van de familie Goedhart te 

reconstrueren is vrij gevarieerd: een verzameling van meer dan 150 foto’s, waarvan ik er 135 bij het 

onderzoek betrokken heb; een levendige, 1700 woorden tellende brief van Hilbrand Goedhart uit 

1946 en ten slotte de in druk verschenen autobiografie van mijn oudoom Adriaan, een zoon van 

Hilbrand.2 Het voordeel van dit bronmateriaal was dat het een gevarieerd beeld gaf en dat de 

bronnen elkaar konden aanvullen. Op sommige punten spraken ze elkaar echter tegen; vooral het 

boek van Adriaan Goedhart zorgde voor problemen omdat het alleen over hemzelf en zijn ouders 

gaat; gedurende de koloniale periode komen zijn broers en zussen nauwelijks aan bod, wat het 

moeilijk maakt om te beoordelen of sommige aspecten van zijn opvoeding op het hele gezin van 

toepassing waren of alleen op hemzelf en/of zijn broers. 

Aan de hand van deze bronnen, en dus zonder gebruik te maken van interviews, heb ik een 

aantal onderwerpen de revue laten passeren, waaronder de relatie tussen het gezin en de inlanders, 

het verschil in opvoeding tussen jongens en meisjes, de inrichting van het huishouden, 

eetgewoonten, taalgebruik en dergelijke. Hieruit bleek dat het gezin op meerdere manieren voldeed 

aan het patroon dat Stoler aangeeft. Zo verbleef het personeel in aparte bijgebouwen, werden de 

kinderen op zendingsscholen opgevoed (waar Hilbrand Goedhart zelf werkzaam was) en in hun 

tienerjaren naar Nederland gestuurd voor verder onderwijs. Daarnaast waren de maaltijden 

                                                 
1  Ann Laura Stoler, ‘De fatsoenering van het imperiale rijk. Ras en seksuele moraal in twintigste-eeuwse koloniale 

culturen’, De Gids 154 (1991) 418-447. 
2  Adriaan Goedhart, Weerzien met Indië en Indonesië. Herinneringen aan wat wel en niet verloren ging (Amsterdam 

1995). 



vermoedelijk Nederlands en was de inrichting ook verre van Javaans: aan de muur hingen 

reproducties van Van Gogh en Jongkind.3 Andere punten kwamen minder overeen: het gezin 

onderhield goede contacten met inlandse bevolking, ook lang na de oorlog en de onafhankelijkheid 

van Indonesië. De kinderen (in ieder geval de jongens) hadden een zekere bewegingsvrijheid en de 

familie had er geen probleem mee de oudste dochter, Hilda, niet op haar twaalfde, zoals 

gebruikelijk was, maar pas op haar veertiende naar Nederland te sturen. Hieruit blijkt dat het gezin 

de gezondheidswaarschuwingen voor vooral vrouwen met betrekking tot een te lang verblijf in de 

koloniën niet al te nauw nam. Ook spraken sommige van de kinderen Maleis.  

  Het fotografische materiaal was voor mij extra interessant omdat het een beeld gaf van het 

dagelijkse leven zoals de familie zich dat wilde herinneren en zoals ze dat naar de buitenwereld toe 

wilden presenteren. Wat opviel was dat het personeel meestal ontbrak op de foto’s. Een aantal 

bediendes is op foto's afgebeeld, duidelijk herkenbaar door dienblad en onderscheidende kleding, 

terwijl andere bediendes alleen in de tekstuele bronnen naar voren komen. Omdat de verschillende 

bronnen niet dezelfde personen behandelden, was het voor mij niet mogelijk om te reconstrueren 

hoeveel bediendes mijn familie eigenlijk in dienst had. 

 

Tot slot 

Bij mijn onderzoek heb ik de theorie van Ann Laura Stoler kunnen vergelijken met de praktijk in 

het leven van mijn eigen familie. Dit leverde een genuanceerd beeld op dat in de hoofdlijnen wel 

aansluit op de historische visie van Stoler. Familiegeschiedenis kan naar mijn mening dan ook 

historische verdieping bieden. 

Wat mij daarnaast opviel was het grote verschil tussen de omgang met Indonesië in de 

koloniale tijd zelf en in de postkoloniale periode. Het Indonesische eten, houtsnijwerk, meubilair en 

de schilderijen die ik altijd had gezien als onderdeel van het Indische leven van mijn voorouders 

bleken voor het grootste gedeelte na de oorlog naar Nederland gehaald te zijn. In de oorlog werden 

mijn overgrootouders en hun drie jongste kinderen in Jappenkampen geïnterneerd. De bezittingen 

die zij daarna nog in Indië hadden, moesten zij tijdens de gedwongen evacuatie achterlaten, zodat ze 

met niet meer dan een hoedendoos en een waszak in Nederland terugkeerden. Wat ze vóór de oorlog 

hadden gehad was echter meer Nederlands dan Javaans geweest. De omgang met de Indonesische 

cultuur veranderde dus aanzienlijk toen mijn familie er niet meer woonde; zij werd veel 

zichtbaarder in de huiskamer, zodat de herinnering tot nu toe bewaard is gebleven. Door het 

onderzoek heb ik ontdekt wat er achter die herinnering schuil gaat. 

 

Kor Bosch (1985) studeert cultuurgeschiedenis aan de Radboud Universiteit Nijmegen. 

                                                 
3  Ibidem, 28. 


	De theorie van Stoler

